### Claudio Perfetti

# LATILMA DE LA MORENITA





## Introducción

Cuando un amigo del Centro Romano de Sindonología me pidió el favor de traducir al italiano un estudio sobre la imagen de Nuestra Señora de Guadalupe realizado mediante la técnica de la fotografía infrarroja (se trataba de La tilma de Juan Diego, ¿técnica o milagro?, de los estadounidenses Callahan y Smith), me apasionó a tal punto el trabajo, que quise recopilar todo el material que me fuera posible en torno a la maravillosa imagen de la Virgen, aparecida sobre el cerro del Tepeyac al indio Juan Diego y mantenida misteriosamente dibujada sobre su manto (comúnmente llamado tilma o ayate).

A medida que avanzaba en la investigación y en el estudio, esta imagen me resultaba cada vez más grandiosa, no solo desde un punto de vista estrictamente científico, sino –y sobre todo– desde un punto de vista histórico.

Para el pueblo azteca, en efecto, Nuestra Señora de Guadalupe constituye, como veremos, la excepcional ocasión de recuperar la unidad histórico-cultural que la conquista española había interrumpido brusca y sangrientamente. Por eso ella representa el comienzo de lo que los obispos latinoamericanos, reunidos en Puebla en 1979, definieron como la "originalidad histórico-cultural que llamamos América Latina" (*Puebla*, 446).

### Los aztecas

Los aztecas, una población asentada alrededor de 1100 d.C. en el Valle de Anáhuac (correspondiente a las ac-

tuales regiones centrales de México), habían conocido su gran apogeo entre el siglo XV y el XVI. Su rápido ascenso de nómades salvajes a temibles patrones de todo Anáhuac había sido imparable. La necesidad de alimentar con sangre al sol y a los otros dioses del complejo "panteón" de su religión, los impulsó, en efecto, a transformarse rápidamente en conquistadores de sus otros pueblos vecinos. Pero, no obstante, jamás lograron la dimensión política y social de un imperio, como por ejemplo ocurrió con los mayas o los incas.

México-Tenochtitlán (la actual Ciudad de México) era la "Ciudad del Sol", la ciudad-Estado, en el centro de su mundo. Edificada sobre las aguas del lago Texcoco, con largos puentes y calles elevadas que la conectaban con tierra firme, era ciertamente la ciudad más bella jamás construida por los indígenas en América. Al verla, los conquistadores españoles que desembarcaron en la costa del Yucatán en 1519, al mando de Hernán Cortés, la compararon con las fabulosas viviendas encantadas descritas en los grandes poemas caballerescos.

Cuando después de un durísimo asedio soportado durante ochenta días –en agosto de 1521– Tenochtitlán fue conquistada y arrasada, los aztecas que habían sobrevivido a la masacre se hallaron dispersos no solo físicamente, sino también en lo cultural: Cortés no era Quetzalcóatl, la serpiente plumada, el dios civilizador, el héroe al cual esperaban; y la cultura española aparecía como una cosa lejana y extraña.<sup>2</sup>

Innumerables textos *náhuatl* (lengua de la cual el azteca clásico es el dialecto más conocido) describen el trauma vivido por los indígenas. Entre los más importantes puede ser recordado sin duda el así llamado *Libro de los coloquios de los doce* que refiere el diálogo sostenido en 1524, exactamente tres años después de la conquista, entre algunos sabios aztecas y, precisamente, doce franciscanos.

Leamos juntos algunos de los pasos que constituyen tal vez el más dramático testimonio del fin de una cultura:

Señores nuestros, muy estimados señores, habéis sufrido padecimientos para conseguir estas tierras, aquí, delante de nosotros los contemplamos, nosotros, gente ignorante...

Vosotros habéis dicho que nosotros no conocemos al Señor del vecino y de la comunidad, aquél del cual son el cielo y la tierra. Habéis dicho que no eran verdaderas nuestras ideas.

Nueva palabra es ésta que vosotros decís.
Por ella estamos turbados,
por ella estamos golpeados,
porque nuestros progenitores,
aquellos que han estado, que han vivido
sobre la Tierra, no acostumbraban a hablar así...

Era doctrina de nuestros padres que están nuestros dioses por los cuales se vive, ellos los han merecido (con su sacrificio les han dado la vida)...

Es ya suficiente lo que hemos perdido, que ya nos ha sido todo quitado que ya nos ha sido impedido nuestro gobierno...

<sup>2.</sup> Razones de oportunidad y de espacio nos impiden tratar profundamente aunque sea algunos aspectos principales de la civilización azteca. Al lector que desee profundizar el tema le recomendamos, entre otros textos, el Códice Ramírez, Editorial Porrúa, México, 1975; L. Séjourné, Quetzalcóatl il serpente piumato, Milán, 1983; G. Valllant, La civiltá azteca, Milán, 1984.

¿Y abora nosotros deberemos destruir las antiguas reglas de vida? ¿Aquellas de los Chichimecas, de los Toltecas, de los Acolhua, de los Tepanecas?

No sabemos a qué se debe la vida, a qué se debe el nacer, a qué se debe el ser engendrado, a qué se debe el crecer, cómo se hacen las invocaciones, cómo se debe rezar...

¿Dónde deberemos ir ahora? Somos gente común, somos efímeros, somos mortales. Déjennos ahora morir, déjennos ahora desaparecer porque ahora nuestros dioses están muertos...<sup>3</sup>

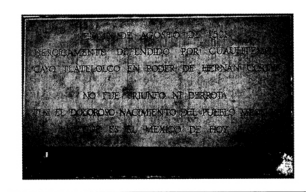
### El acontecimiento guadalupano

Diez años después de la caída de Tenochtitlán, aconteció, sin embargo, un hecho extraordinario que marcó para los aztecas el comienzo del renacimiento.

El 9 de diciembre de 1531, se le apareció a Juan Diego, un indio que hacía poco se había convertido al cristianismo, mientras se encontraba sobre el Tepeyac, una colina



Representación esquemática del plano de la ciudad-estado de Tenochtitlán en 1521, año de la conquista efectuada por Hernán Cortés. La actual Ciudad de México se asienta sobre las ruinas de Tenochtitlán (= la ciudad de Tenoch, jefe de los aztecas) y de Tlatelolco (= gran extensión de tierra).



En la Plaza de las Tres Culturas, en la Ciudad de México, está colocada esta lápida que recuerda el drama de la época colonial y el nacimiento del pueblo mexicano. "El 13 de agosto de 1521, heroicamente defendido por Cuauhtemoc, cayó Tlatelolco en poder de Hernán Cortés. No fue triunfo ni derrota, fue el doloroso nacimiento del pueblo mestizo que es el México de hoy".

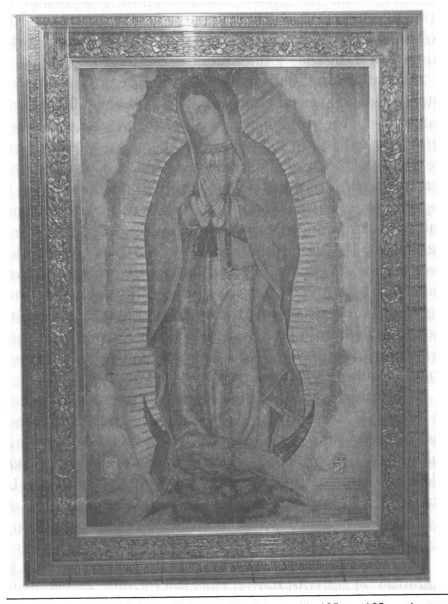
<sup>3.</sup> El Libro de los coloquios de los doce no ha sido traducido al español en versión completa; Walter Lehmann publicó en Alemania una edición paleográfica del texto original, un manuscrito descubierto en los archivos vaticanos en 1924, acompañándola con una traducción en alemán: Sterbende Götter und Christlicite Heilsbotschaft, Stuttgart, 1949. La traducción castellana a la cual nosotros nos hemos atenido es de M. León-Portilla, La filosofía náhuatl, México, 1983, pp. 130-133. Hemos visto también J.L. Guerrero, Flor y canto del Nacimiento de México, México, 1979, pp. 222-223.

un poco alejada de la ciudad de México, una "muchacha" que se le reveló, en perfecto náhuatl, como la "siempre virgen santa María". Ella le pidió al indio que fuera al obispado y le comunicara a Juan de Zumárraga -un franciscano recientemente nombrado primer obispo de la ciudad- su decisión de hacer erigir un templo desde el cual pudiese ayudar y proteger a todo el pueblo. Juan Diego respondió rápidamente a la orden de la Virgen y no se desalentó cuando el obispo se mostró incrédulo y le pidió un "signo" que confirmase la veracidad de su relato. La Virgen, entonces, después de haber asegurado al indio la curación de un tío moribundo, Juan Bernardino, le pidió que fuera a la cima del Tepeyac para recoger, en aquel frío invierno, unas rosas. Con estas flores milagrosas, celosamente guardadas en su capa, Juan Diego se presentó nuevamente al obispo, y cuando quiso mostrarle el "signo" milagroso, sobre su tilma estaba impresa la imagen de la Virgen. Era el 12 de diciembre de 1531.

Según la creencia popular, la Virgen morena de Guadalupe es, por lo tanto, el "retrato" de la Madre de Dios. Reconocida como tal por el obispo de Zumárraga, el pueblo y la cultura de los aztecas rencontraron en torno a ella la unidad y la identidad trágicamente perdida apenas diez años atrás.

### El libro

Ningún acontecimiento de la historia mexicana ha sido más debatido, estudiado y analizado que el guadalupano. Este libro intenta proporcionar una breve antología de los documentos más importantes sobre los cuales se funda la historia de la aparición guadalupana, e intenta recorrer nuevamente las principales etapas de un camino comenzado hace más de cuatro siglos y medio.



La imagen completa de Nuestra Señora de Guadalupe mide 195 por 105 centímetros. La tela, sobre la cual ella quedó milagrosamente impresa, era el manto (llamado "tilma" o "ayate") de Juan Diego. La tilma llevada por los indios para cubrirse o trasportar algún peso, estaba formada por dos piezas cosidas entre ellas con un hilo delgado. A través de los siglos, le fueron efectuados a la tilma diversos cortes para adaptarla a los distintos marcos en los cuales era sucesivamente colocada.

Los documentos –cada uno precedido por una breve nota explicativa– se presentan en la *Primera parte* del volumen.<sup>4</sup> Por simplicidad, han sido subdivididos en documentos indígenas y documentos españoles.

La literatura náhuatl nos ha dejado dos importantes relatos sobre los acontecimientos del Tepeyac. El primero, llamado relato "primitivo", es la *Inin huey tlamahuizoltzin* (Esta es la gran maravilla), redactada se presume entre 1541 y 1545 y recientemente atribuida a Juan González, traductor-intérprete del obispo Juan de Zumárraga. El segundo es el *Nican mopohua* (Aquí se relata) de Antonio Valeriana, un relato completo y exhaustivo, redactado entre 1548 y 1555, que es utilizado como base para todos los estudios sucesivos. El *Nican mopohua*, unido al *Nican motecpana* (Aquí se cuenta), que describe el primer milagro atribuido a la Virgen y es obra de otro historiador indígena, Femando de Alva Ixtlilxóchitl, constituye la base del *Huey tlamahuizoltica* (Aparece maravillosamente), obra de Lasso de la Vega publicada en 1649.

En lo que atañe a los documentos españoles, es preciso decir que los cronistas de la época, los frailes misioneros, proporcionaron pocas y pobres noticias sobre Guadalupe, en concordancia —como explicaremos mejor más adelante— con los propios principios evangelizadores. La cita de Bernardino de Sahagún, en su *Historia general de las cosas de Nueva España*, constituye en tal sentido un ejemplo particularmente significativo.

También el cronista más grande de la epopeya de la conquista, el soldado Bernal Díaz del Castillo, escribe solo unas pocas líneas sobre Guadalupe. Tales citas revisten, sin embargo, gran importancia, ya que sus autores fueron contemporáneos de los acontecimientos, y de allí que se les reconozca, aunque sea implícitamente, su autenticidad y su relevancia.

Entre los documentos españoles, sobresalen las *Informaciones de 1666*, un verdadero y preciso interrogatorio conducido por algunos eclesiásticos a fin de recoger una documentación suficiente que permitiera solicitar al Vaticano que instituyera la misa y el oficio propios del 12 de diciembre. Los que respondían eran diez religiosos, dos laicos y ocho indios, depositarios de las tradiciones (algunos, desde luego, muy ancianos) que habían conocido a Juan Diego y a su tío Juan Bernardino, casi todos a través de una sola interpósita persona.

En la Segunda parte, son analizados los estudios científicos dedicados a la tela de Guadalupe a través de los siglos. Partiendo de la Maravilla americana —un breve tratado escrito en 1756 por el pintor mexicano Miguel Cabrera, que transcribimos casi íntegramente—, se pasa a los primeros análisis químicos efectuados en el tejido y sobre sus colores, para arribar a la moderna técnica de la fotografía infrarroja y de la elaboración electrónica de las imágenes. Técnicas, estas últimas, que no solo no han podido aún responder completamente a algunos "misteriosos" interrogantes referentes a la naturaleza de la pintura y su excepcional estado de conservación, sino que, además, han propuesto, como veremos, otros de extraordinaria fuerza.

El último estudio científico –una hipótesis de "interpretación pictográfica" de las estrellas del manto de la Virgen– abre paso a la *Tercera parte*, dedicada al significado simbólico y al mensaje teológico que brota del suceso guadalupano considerado en su conjunto. Después de una rápida mirada a los distintos filones interpretativos desarrollados a partir de fines del siglo XVI, proponemos

<sup>4.</sup> En el Apéndice se halla un pequeño "glosario" de los principales nombres y vocablos náhuatl. Donde es posible, con la traducción, se facilita también una breve explicación etimológica de la palabra. Algunos de los términos más usados, como por ejemplo *tilma* (capa) o *ayate* (tela), voluntariamente no han sido traducidos en el texto.

# Índice

|                                            | 5   |
|--------------------------------------------|-----|
| Introducción                               | 9   |
| Síntesis cronológica                       | .23 |
|                                            |     |
| PRIMERA PARTE                              |     |
| LOS DOCUMENTOS                             |     |
| A. D                                       | 20  |
| A. Documentos indígenas                    | 39  |
| I. ININ HUEY TLAMAHUIZOLTZIN               |     |
| (1541-1545) de <i>Juan González</i>        | .39 |
| II. HUEY TLAMAHUIZOLTICA                   |     |
| de Luis Lasso de la Vega                   | .45 |
| 1. Nican mopohua (1548-1555)               |     |
| de Antonio Valeriano                       | .51 |
| 2. In tilmatzintli                         | .74 |
| 3. Nican motecpana                         |     |
| de Fernando de Alva Ixtlilxóchitl          | .77 |
| B. Documentos españoles                    | .90 |
| I. Grandeza de la Nueva España             |     |
| (1560-1568) DE BERNAL DÍAZ DEL CASTILLO    | .90 |
| II. Sobre las supersticiones               |     |
| (1576) de Bernardino de Sahagún            | 92  |
| III. Informaciones de 1666                 | 96  |
| Informaciones de los viejos de Cuauhtitlán | 100 |
| Informaciones de los españoles             |     |
| Carta de <i>Becerra Tanco</i>              |     |
| Examen de los pintores y los protomédicos  |     |

### SEGUNDA PARTE ESTUDIOS CIENTÍFICOS

| I. Maravilla americana de Miguel Cabrera                 | 119   |
|----------------------------------------------------------|-------|
| Maravillosa duración de la imagen de Nuestra             |       |
| Señora de Guadalupe                                      | 122   |
| De la tela o lienzo en el que está pintada               |       |
| Nuestra Señora de Guadalupe                              | 124   |
| Sobre la falta de aparejo en esta pintura                | 125   |
| Del maravilloso dibujo de Nuestra Señora                 |       |
| de Guadalupe                                             | 126   |
| De cuatro especies de pinturas que concurren             |       |
| maravillosamente en la imagen de Nuestra                 |       |
| Señora de Guadalupe                                      | 129   |
| Del precioso oro y exquisito dorado de la milagrosa      |       |
| imagen de Nuestra Señora de Guadalupe                    | . 132 |
| En que se desatan las objeciones que han opuesto         |       |
| a nuestra bellísima pintura                              | 135   |
| Diseño de la milagrosa imagen de Nuestra Señora          |       |
| de Guadalupe                                             | 138   |
| II. El tejido, los colores y las técnicas de la pintura  | 149   |
| Historia de un fracaso                                   | 149   |
| La reacción xantoproteica                                | 155   |
| El tejido 155                                            |       |
| Los colores                                              | 157   |
| Las técnicas de la pintura                               | 158   |
| III. RAYOS INFRARROJOS, RETOQUES, AÑADIDURAS             | . 166 |
| Rayos solares, estrellas, borde del manto                | 169   |
| La luna, el lazo en la cintura, los cabellos del ángel . | . 170 |
| El manto azul                                            | 172   |
| La túnica rosa                                           | 173   |
| El ángel y el pliegue inferior de la túnica              | 176   |
| Las manos                                                | 178   |
| El rostro                                                | 181   |
| ¿Añadiduras o retoques?                                  | . 185 |

| IV | 7. Reflejos de figuras humanas en los ojos de la Virgen | 192  |
|----|---------------------------------------------------------|------|
|    | Estudios ópticos                                        | 192  |
|    | Análisis digital                                        |      |
|    | El indio sentado                                        | 200  |
|    | El posible Juan de Zumárraga                            |      |
|    | El posible Juan González                                | 202  |
|    | El posible Juan Diego                                   |      |
|    | La negrita                                              |      |
|    | El posible español                                      |      |
|    | El grupo familiar indígena                              |      |
|    | Las estrellas del manto                                 |      |
|    |                                                         |      |
|    | Tercera parte                                           |      |
|    | SENTIDO RELIGIOSO                                       |      |
|    | Y MENSAJE TEOLÓGICO                                     |      |
|    |                                                         |      |
| A. | zas testogias de Galdarape                              |      |
|    | I. La teología y la imagen                              |      |
|    | Teología profético-histórica                            | .217 |
|    | Reflexión histórico-nacionalista                        | .218 |
|    | Reflexión Guadalupana-concepcionista                    | .219 |
|    | II. La teología y el mensaje                            | .220 |
|    | Reflexión dogmático-moralizante                         | .220 |
|    | En la perspectiva de la teología de la liberación       | .222 |
|    | Reflexión sintético-evangelizadora                      | .223 |
|    | III. TEOLOGÍA Y RELIGIOSIDAD POPULAR                    | .224 |
|    |                                                         |      |
| В. | Ensayos                                                 |      |
|    | I. Flor y canto del nacimiento de México                |      |
|    | de José Luis Guerrero                                   |      |
|    | La sabiduría de los nombres                             | .231 |
|    | In xóchitl in cuicatl                                   | 235  |
|    | Flores aparecidas sobre nuestra tierra                  | .237 |
|    | Tu alma, oh Santa María, está viva en la pintura .      | .240 |

| Muy contento de guiar así la Reina del cielo                         | El amoxtli de Ometéotl                        | 244 |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----|
| II. El mensaje teológico de Guadalupe de Salvador Carrillo Alday     | Muy contento de guiar así la Reina del cielo  | 251 |
| de Salvador Carrillo Alday                                           | La apocatástasis de Ometéotl                  | 255 |
| de Salvador Carrillo Alday                                           |                                               |     |
| Un ambiente "sobrenatural y divino"                                  | ,                                             |     |
| La siempre Virgen santa María                                        | de Salvador Carrillo Alday                    | 259 |
| En el centro: ¡Dios!                                                 | Un ambiente "sobrenatural y divino"           | 259 |
| Maternidad espiritual de María                                       | La siempre Virgen santa María                 | 262 |
| "¡Mi casita sagrada!" "¡Mi templo!"                                  | En el centro: ¡Dios!                          | 263 |
| Teología del testimonio                                              | Maternidad espiritual de María                | 265 |
| Juan Diego, profeta de la Virgen                                     | "¡Mi casita sagrada!" "¡Mi templo!"           | 269 |
| El evangelio a partir de los pobres                                  | Teología del testimonio                       | 270 |
| En un verdadero clima de Iglesia                                     | Juan Diego, profeta de la Virgen              | 272 |
| La teología del signo                                                | El evangelio a partir de los pobres           | 276 |
| María de Guadalupe: abogada, auxilio, socorro 284 La Reina del cielo | En un verdadero clima de Iglesia              | 278 |
| La Reina del cielo                                                   | La teología del signo                         | 279 |
| Conclusión                                                           | María de Guadalupe: abogada, auxilio, socorro | 284 |
| Glosario                                                             | La Reina del cielo                            | 284 |
| Glosario                                                             |                                               |     |
| -//                                                                  | Conclusión                                    | 287 |
| Bibliografía y fuentes                                               | Glosario                                      | 299 |
|                                                                      | Bibliografía y fuentes                        | 309 |